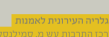


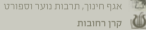
איה אליאב • איתן בוגנים • אורית ישי • חנה נוה • גבריאלה קליין







משרד התרבות והספורט 🥌





אורה קראוס - אוצרת

שוטט בעולם, לחרוש אותו בכל הכיוונים, לעולם לא יהיה פירוש הדבר אלא ז'אן בודריאר, בספרו אמריקה, מתייחס אף הוא לתנועה במרחבים, המחוללת 🦰 🛂 🛂 🖊 להכיר כמה דונמים, כמה אקרים, פשיטות זעירות אל שרידים נטולי גוף, 🏻 שינוי בתודעה והופכת למסע אינסופי: "[...] במסע הזה נשאלת רק שאלה אחת: רטט של הרפתקה, חיפושים לא סבירים מקובעים בחלל מתקתק שכמה מפרטיהם עד היכן ניתן להגיע בהשמדת המשמעות, עד איזו נקודה ניתן להתקדם בתוך יישארו בזיכרוננו: מעבר לתחנות הרכבת ולכבישים, והמסלולים המנצנצים של 🥏 הצורה המדברית המשוללת מראי מקום מבלי להישבר [...] והרגע המכריע הוא נמלי התעופה, וכברות הארץ הצרות שמאירה לרגע רכבת לילה מהירה [...] ויחד הרגע הברוטאלי של ההכרה שלמסע אין סוף, שאין כל סיבה שהוא יסתיים. מעבר איתם, לא ניתנת לצמצום, מיידית וממשית, תחושת הקונקרטיות של העולם, משהו בהיר, קרוב ביותר אלינו [...] לא כאשליה של כיבוש אלא כגילוי מחדש של מרצונה שלה משתנה בהישאבות על ידי המרחב עצמו - קץ ההתנגדות, קץ הסצינה משמעות, תפיסה של כתב ארצי, של גיאוגרפיה שכבר שכחנו כי אנו מחבריה".'

> בשורות אלו מתאר הסופר הצרפתי ז'ורז' פֶּרֶק מרחבים מתרבים, מתפצלים ולובשים צורות שונות. הוא מתייחס לסוגים שונים של מרחבים ורואה את כלל החיים כמעבר ממרחב אחד למשנהו. במעברים אלו נעשות בחירות והחלטות המביאות לחצייה מנטלית של גבולות המוּכר ולהתבוננויות חדשות ורעננות ביחס לסביבה ולחיים. במהלך זה נרשמים פרטי <mark>הפרטים ש</mark>ל <mark>כל מה</mark> שנראה לעין, מתפענח טיבם של מר<mark>כיבי המרחב</mark>ים ונערכת ת<mark>צפית</mark> על <mark>בני א</mark>דם - מהיכן הם של הסביבה המוכרת.

לנקודה מסוימת, התנועה עצמה היא שמשתנה. התנועה החולפת על פני המרחב העצמית של המסע".2 מסעו של בודריאר דרך מדבריות וערים גדולות באמריקה מוביל לתובנות חודרות על מצבו של האדם המודרני ומצבה של המודרניות.

בהמתנה לטיסה, על ספסל בשדה תעופה אי-שם בקצה אחר של המרחב, צפיתי באינספור אנשים נעים, אלו שהולכים ואלו שבאים, ובאחרים הנעצרים פה ושם ותוהים: לאן ללכת מכאן? בעצירות אלו מתקיימות התלבטויות ונוצרות בחירות המשפיעות על הדברים המתרחשים בנסיבות מסוימות ברצף הזמן. זרם המאורעות, מעצם טבעו, הוא סופי ובלתי ניתן לשינוי. טבעו הבלתי הפיך של הזמן בא לידי באים, לאן הם הולכים, מי הם ומה ה<mark>ם. ת</mark>היות ו<mark>שאלו</mark>ת אלו נמשכות עד לנקודה 👚 ביטוי במאורעות הקרויים ״מוקדמים״ ו״מאוחרים״, שהם בגדר שרשרת חד־כיוונית שבה <mark>האד</mark>ם ח<mark>ש כי</mark> המ<mark>רחב</mark> נעשה ב<mark>לתי ס</mark>ביר וכ<mark>אשר</mark> מת<mark>רחש</mark>ת הזרה מוחלטת 🥒 של סיבות ותוצאות. אפשר לומר שהסיבתיות היא רק הסבר שעל פיו אנו מפרשים לעצמנו את אירועי העולם. מבין מבחר האפשרויות, המימוש המסוים של רצף



מאורעות לאורך ציר הזמן הוא אשר נתפס בעיננו כ"גורל". בהתייחס לכך, האדם יוצר את המשמעות הקיומית של חייו, מבקש לפעול מתוך בחירה, ונע כל העת

תצלומיה של אורית ישי עוסקים במעברים ובדרכים, בים או ביבשה, בנקודות זמן ומקום שבהן האמנית חשה כי היא לכודה במעין קפסולות - למשל מטוסים, שדות תעופה ואולמות המתנה לטיסות. לדברי ישי, מקומות אלה, שנועדו לאפשר תנועה בתוך מרחבים גיאוגרפיים קונקרטיים, למעשה מנותקים מן המציאות באופן פרדוקסלי. הם מוארים באופן תמידי באור פלורוסנטי קר, ובשל כך קשה להבחין בהם בין יום ובין לילה, בין קיץ וחורף, בין מזג אוויר גשום או שטוף שמש. מרחבים אלו מתאפיינים בשיבוש חזותי ונוצרת בהן מעין הזרה. גם הריחות - של בשמים חריפים מהולים בזיעת בני אדם - תורמים לאווירה הכאוטית והדחוסה

מאיימת. ואכן, ניתן לזהות בנקל מתחים אלו בעבודותיו. באחד התצלומים נצפות אניות סדורות זו לצד זו בשכיבה באי-סדר על רקע ים כחול. למעשה, אלו הן אניות נייחות החוסמות את מרחב הים. האניות יוצרות יחדיו מעין ריבוע מדויק, אשר במרכזו נראים פני אדם מוסתרים במסכה. העמדה מוזרה זו יוצרת שיבוש מוחלט של המציאות.

ואמנם, בתצלומיה של ישי ניכר המתח בין תחושות של רוגע וחרדה. דימוייה -

למשל, קו אופק בים שקט, מפרש בודד בים הגדול, מסלולי טיסה הנדמים

כמצוירים - משדרים לכאורה רגיעה ופסטורליוּת לעתים אוטופית. ואולם,

למעשה אלו הם מצבים מאיימים, אשר רק נראים כלפי חוץ שלווים ויפים.

החרדה מפעפעת מתחת לפני השטח, בבחינת "שקר החן הבל היופי". עבודת

הווידיאו קו, למשל, שבה נשמע פסקול מאיים, אינה מותירה מקום לספק כי

דימויים של מסעות וכלי תעבורה ניכרים גם בעבודותיה של איה אליאב, באופן

מרומז. בציורי הענק המופשטים שלה ניתן לזהות במעורפל כלי שיט כבדים או

מטוסים, המתוארים ברישומים עדינים על רקע מרחב צבעוני עז או שחור. באחת

העבודות מתואר חרטום אנייה טובע ברקע אפל, כמו שוקע לתוך תהום נפערת

העומדת לטרוף את כל סביבתה. בעבודה אחרת נראה דימוי של ספק חרטום ספינה

ספק לווייתן, העומד להיבלע במעמקים. בעבודותיה של אליאב נגלים דימויים

חמקמקים, ומתחת לפני השטח ניכרות תנודות ותזוזות, המעידות על עיסוק תמידי

בידיה המיומנות רשמה אליאב כלי טיס שחלקם נראים כמטוסים קלילים המזכירים

משחקי ילדים, וחלקם נראים כמטוסים אשר נמעכו והצטמקו בעקבות תאונה.

הנסיקה של גופים אלו אל על והתרסקותם לתוך תהומות אינן נפרדות זו מזו,

ושילובן מקנה לעבודות עוצמה ומונומנטליות. רבים מרישומי המטוס של אליאב

מזכירים ציפור ענקית בעלת כנפיים פרושות ועיניים גדולות. במיתולוגיה ובאמנות

הצפרים מופיעות כסמל לחופש, למעוף, לנדודים ולתלאות, והן מייצגות במידה

רבה את תשוקת האדם לרחף ולנדוד. בספר קורות הציפור המכנית של הסופר

היפני הרוקי מורקמי מופיעה ציפור ללא מעוף, כמטפורה למצב האנושי וכסמל

בשונה מציוריה המופשטים של אליאב, תצלומיו של איתן בוגנים ריאליסטיים ברובם ונקשרים במאפייניהם לתצלומיה הפתייניים של אורית ישי. לדברי בוגנים,

עבודותיו אלו מתמקדות בקונפליקט בין הדרך לבין היעד הסופי, וניכר בהן המתח

בין הכמיהה אל הפנטסטי, המיתי והפיקטיבי לבין ההכרה המפוכחת במציאות

לפגיעוּת. כך נראים גם מטוסיה של אליאב - כציפור פגיעה וזועקת.

למעשה מדובר במצבי לחץ.

בפילוס דרך, במסע לעבר הבלתי אפשרי.

בעבודה אחרת של בוגנים נראה לוויתן ענק בתנוחת צלילה. זנבו הענק ניצב זקוף במרכז התצלום וסביבו צפים דגיגים זעירים העומדים להיבלע בלועו. בעבודה נוספת נראית ספינת קיטור שחורה בעלת ארובה מעשנת, ולצדה - בשקיפות מופלאה - נגלה לוויתן שמחציתו שקועה במים. רק זנבו מזדקר לצד ארובה שחורה - שני גופים פאליים הנעים בכיוונים מנוגדים. גם בעבודותיה של אליאב מופיע דימוי של ספק ספינה, ספק לווייתן, ונראה כי אצל שני האמנים דימוי זה נועד להשרות אווירה של איום, היעלמות וסופיות. בהקשר זה יש לצייו כי בתנ״ך מוצג הלוויתן כסמל לעוצמה כבירה וכי בנצרות הוא הפך לסמל של רוע וכוח שטני עצום. גם אצל אורית ישי מופיע אובייקט פיסולי שהוא ספק לוויתן ספק דולפין - דימוי המכיל מרכיבים של טוב ורע. האובייקט תקוע בקיר, ללא יכולת לחצות אותו, ומסמל מצב של תקיעות והילכדות.

ציורי השמן הפואטיים של חנה נוה נראים כהמשך טבעי לציוריה הקודמים. היא אינה משיטה אניות או טסה בשחקים אלא נאחזת באדמה הקרובה אליה. עבודותיה מתארות נופי לילה, המכילים שבילים מוארים לצד בתים ועצים חשוכים. היא כמו מאירה באור חיוור אך בולט את פני השטח ומאפשרת הליכה בו. בתהליך העבודה הנופים מאבדים מחשיבותם והדרכים והכבישים על סימוניהם הופכים להיות עיקר. ציוריה המלנכוליים של נוה נקשרים באופן מובהק לתצלומיה של ישי, הרוחשים חרדה ותחושת איום מתחת לפני השטח. מעברי החצייה, השבילים והכבישים בעבודותיה מזכירים את מסלולי ההמראה המסומנים של ישי. בהתייחסה למסעה בדרכים הליליות אומרת נווה: "דרכים הן נקודות על ציר שעובר בין געגוע לציפייה, מה שכבר עבר ומה שעוד איננו. לצייר דרך זה לנסות ולהקפיא רגע בהשתנות תמידית ולקבע את הארעיות. לצייר דרך זה להתייחס להבטחות וגם למעברים - מעברים בזמן ומעברים במקום. סימוני דרכים הם שפה ברצף הזמן במרחבים משתנים ללא הרף.

כך, בעודי שוהה על הספסל באולם ההמתנה לטיסה ותוהה על הזמן והמרחב והתנועה המתמדת בתוכם, קרם עור וגידים הרעיון לתערוכה זו. התבוננות בתצלומיה של אורית ישי - הכוללים מסלולי טיסה, מרחבי שמים וקווי אופק בים - הובילה לשיתוף של ארבעה אמנים נוספים: איה אליאב, איתן בוגנים, חנה נוה וגבריאלה קליין. אמנים אלו עוסקים בנושאי מסע ודרך, יוצרים מרחב ספק מציאותי ספק דמיוני או אוטופי, וכל אחד מהם מתנסה במסעו הפרטי במגוון תהיות ומעלה רעיונות ייחודיים.

רף החרדה מחמיר עם העלייה למטוס, שהוא - כפי שהאמנית מתארת - קפסולה אטומה ומחניקה, שבה האוויר מוחדר דרך המזגנים מבלי שתהיה אפשרות להחדיר לתוכה אוויר נקי. לכל אלה מתווספים ריחות האוכל והדלק. למיחושים הפיזיים מתלווה הפחד מפני תאונה אווירית והתרסקות. לעתים חשים רגיעה מסוימת כאשר מתבוננים דרך החלון לאחר ההמראה: "מזל שיש במטוס חלון, שממנו אפשר להתבונן אל העולם האמיתי שנותר בחוץ", אומרת ישי. "ההתבוננות מן הפנים אל החוץ מאפשרת להרהר על דברים רחוקים כקרובים, על רומנטיקה ונוסטלגיה, על פצע ומרפא, על הכול".

גבריאלה קליין, נוף מיטה 2006, שמן על קנבס, 160x120 ס"מ. GABRIELLA KLEIN, VIEW, BEDSCAPE 2 2006, ACRYLIC AND OIL ON CANVAS 160x120 cm



איה אליאב, נוף 2009, צבע תעשייתי ואקריליק על בד, 50x70 ס"מ AYA ELIAV, VIEW 2009,INDUSTRIAL PAINT AND ACRYLIC ON CANVAS 50x70 cm מונומנטליים בעזרת צורות גיאומטריות וקיפולי בד נפחיים. ניתן לראות את הצורות הגיאומטריות באופנים שונים ומגוונים: הן עשויות להיראות כחָצים המורים על מסלול או מעבר, רחב או צר, בהתאם לכיוון הרצוי; אפשר לראותן כתריסים מצלים או מחדירי אור שדרכם ניתן להתבונן אל החוץ ואל פנים הבית בו זמנית; חלק מהבדים המצוירים הופכים לנופי טבע דמיוניים, הכוללים הרים, גבעות, עמקים וזרמי מים, ובתוכם שזורים נתיבים לא נודעים, בלתי אפשריים.

עיסוקה של קליין באריגים ובבדים, המשמשים גם ככסות לגוף, מעורר דיון במאפיין מהותי בולט בתערוכה כולה: היעדרו של הגוף. ואמנם, כמעט בכל העבודות אין אזכורים לנוכחות הגוף - פרט לדמויות זעירות המשייטות בלב ים בתצלומיה של ישי, לצד דימוי של נעל דורכת על שביל מואר באחד מתצלומיו של בוגנים, או ראש כלב על רקע מראה לילי בציוריה של נווה. למרות היעדרם של דימויי גוף בתערוכה, עיקרון התנועה נוכח בכל העבודות. כל חמשת האמנים יצרו בעבודותיהם דרכים, מעברים ושבילים מגוונים, המעוררים שיח על נושאים של זמניות, מקריות והשתנות. באמצעותם הם יצרו את סיפורם, המהווה פיסת עולם קטנה, כמעין ניסיון ללכוד מרחב חמקמק לפני היעלמו, כדברי ז'ורז' פרק: "המרחב מתמוסס כמו שהחול נוזל בין האצבעות. הוא חולף עם הזמן ולא משאיר לי אלא קרעים חסרי צורה: לכתוב: לנסות בקפדנות לשמר משהו, לעשות שישרוד משהו: לקרוע כמה פתותים מדויקים מן הריק שמתרוקן, להותיר, אי־שם, איזשהו תלם, איזשהו עקב, איזשהו אות או כמה סימנים".

אם בציורים אחרים של נוה מצויר הכביש כהלכתו בשפת סימנים מוסכמים, הרי בציור "מבט שני", שתלוי כעומד על צדו, מופרת השפה המוסכמת. סימוני הכביש הופכים לקווים ציוריים מנותקים מן המציאות. הם עומדים בפני עצמם ומרחפים בחלל אינסופי. לעומת זאת, הצללים של עצי הברוש, אשר במציאות הם חסרי גוף, הופכים בציור זה למהות ממשית יותר. השאלה היא מה קודם למה - המציאות או הבדיון. נוה עוסקת אפוא במספר חללים שונים זה מזה - המציאותי, הבדוי, והחלומי - שההבדלים ביניהם מטושטשים ובלתי מזוהים. עבודותיה לקוחות מתוך הסדרה "בין שלוש ובין ארבע" (ככותרת שירו של אלתרמן) - שעת הביניים והמעבר בין הלילה ובין עלות השחר, זמן הלבד, אשר נוה מכנה אותו "זמן הכלב". היא מתעכבת בציוריה על זמן זה, ולכן הצבע השחור שולט בהם. בתוכם מעורבים צבעים נוספים, נחבאים ומופנמים, המשקפים גם נוף נפשי פנימי - צבעים הנגלים באור החיוור המחלחל מתוך השחור.

ציוריה של גבריאלה קליין שונים לחלוטין מאלו של נוה ונראים כתיאורים מוקפדים של טבע דומם בעל מאפיינים מופשטים. ציורים אלו מושתתים על התבוננות בנוף הביתי, הכולל מצעי מיטה, ערימות בגדים וחפצים ביתיים טריוויאליים שהוצאו מהקשרם, המאפשרים לדברי האמנית התבוננות ריאליסטית ומופשטת בו־זמנית. בציורים אלו קיים מבע אקספרסיבי ומניפולטיבי המעצים את נושא הציור לממדים

מוסכמת המנסה להכניס סדר באנדרלמוסיה. לצייר אותם זה לשאול שאלות על שפה והסכמות".

<sup>1</sup> ז'ורז' פרק, **חלל וכו**': מבחר מרחבים, תרגמו דן דאור ואוולין עמר, בבל, 1997, עמ' 105.

<sup>22</sup> ז'אן בודריאר, **אמריקה**, תרגמה מור קדישזון, בבל, תל אביב, 2000, עמ' 22.

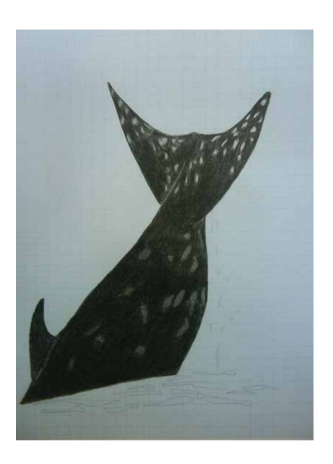
<sup>3</sup> פרק, **חלל וכו**', עמ' 124.

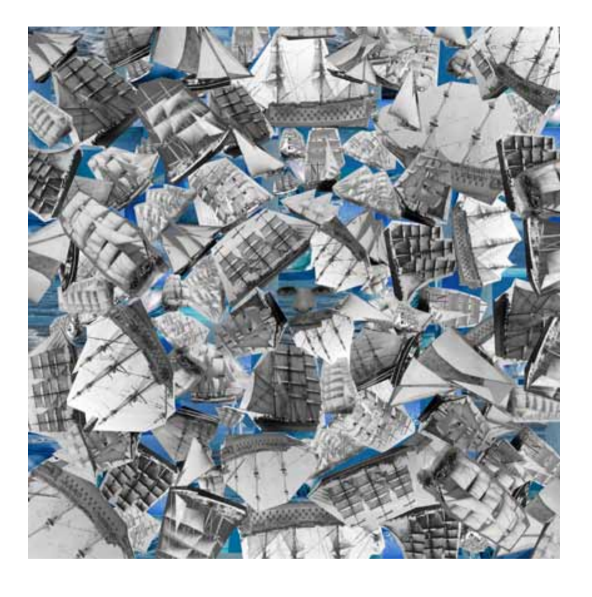




איה אליאב, אניה, בית, עץ 2010, טריפטיך, חלודה על לוח מתכת, 40x75 ס"מ AYA ELIAV, BOAT, HOUSE, TREE 2010, TRIPTYCH RUST ON METAL BOARD, 40x75 cm







איתן בוגנים, בלי לב 15# 2009, עפרון וגרפיט על נייר, 41x29 ס"מ איתן בוגנים, בלי לב 25#, 2009, עפרון וגרפיט על נייר, 41x29 ס"מ (נייר, 41x29 ס"מ (1x429 באיתן בוגנים, בלי לב 25#, 2009, PENCIL AND GRAPHITE ON PAPER, 41x29 cm (1x429 cm EITAN BUGANIM, HEARTLESS #15 2009, PENCIL AND GRAPHITE ON PAPER, 41x29 cm





אורית ישי, ללא כותרת (מתוך הטדרה "הדרך"), 2008, צילום, 155x110 ס"מ ORIT ISHAY, UNTITLED (FROM THE SERIES "THE WAY") 2008, PHOTOGRAPH, 155x110 cm אורית ישי, ללא כותרת (מתוך הסדרה "הדרך"), 2010, צילום, 155x110 ס"מ ORIT ISHAY, UNTITLED (FROM THE SERIES "THE WAY") 2010, PHOTOGRAPH, 155x110 cm





אורית ישי, ללא כותרת (מתוך הטדרה "הדרך") 2007, צילום, 155x110 ס"מ ORIT ISHAY, UNTITLED (FROM THE SERIES "THE WAY") 2007, PHOTOGRAPH, 155x110 cm אורית ישי, ללא כותרת (מתוך הסדרה "הדרך") 2010, צילום, 155x110 ס"מ ORIT ISHAY, UNTITLED (FROM THE SERIES "THE WAY") 2010, PHOTOGRAPH, 155x110 cm





**חנה נוה**, שחר אדום 2011, שמן על בד, 100x110 ס"מ **HANA NAVE**, RED DAWN 2011, OIL ON PAPER, 100x110 cm **חנה נוה**, בדרך 2011, שמן על בד, 100x110 ס"מ **HANA NAVE**, ON THE ROAD 2011, OIL ON PAPER, 100x110 cm





**חנה נוה**, שעת הכלב 2011, 2011 ס"מ HANA NAVE, WHEN LONE DOGS ROME 2011, OIL ON PAPER, 70x110 cm **חנה נוה**, שחר 2011, שמן על בד, 100x110 ס"מ **HANA NAVE**, DAWN 2011, OIL ON PAPER, 100x110 cm







**גבריאלה קליין**, ללא כותרת 2010, אקריליק על קנבט, 100x90 ס"מ **GABRIELLA KLEIN**, UNTITLED 2010, ACRYLIC ON CANVAS 100x90 cm ג**בריאלה קליין**, ללא כותרת 2010, אקריליק על קנבט, 100x90 ס"מ **GABRIELLA KLEIN**, UNTITLED 2010, ACRYLIC ON CANVAS 100x90 cm what is transient. To draw a road is to pay attention to promises and transitions - transitions in time and transition in space. Road marks are an agreed upon language that attempts to insert order in chaos. To draw them is to ask questions about language and axioms".

If in Naveh's other paintings the road is painted according to the agreed upon rules, in the painting "Second Look", hanging as if on its side, that language is breached. The marks on the road become drawn lines that are detached from reality. They are independent and float in infinite space. On the other hand, the shadows of the cypress trees, which are actually bodiless, become a more substantial essence. The question is what came first - reality or fiction. Naveh therefore deals with several different spaces - the realistic, the fictitious and the dream-like - with differences that become blurry and unidentifiable. Her works are taken out of the series "Between Three and Four" (as in Alterman's poem) - the time between night and dawn, the time for being alone, which Naveh calls "Dog time". She lingers in her paintings on this time and therefore the black color reigns over them. Other colors are added, hidden and introverted, also reflecting an internal spiritual view - colors revealed in the pale light seeping from the black.

Gabriella Klein's paintings are completely different from those of Naveh, and seem to be precise descriptions of still life that carry abstract features. These paintings are based on an observation of her immediate domestic environment, including bed linen, piles of clothes and trivial home objects taken out of context, enabling, according to the artist, a simultaneous realistic and abstract observation. In these paintings, there is an expressive and manipulative communication that amplifies

the subject of the painting to monumental dimensions using geometric shapes and volumetric cloth folds. One can see the geometric shapes in different ways: they could seem to be arrows that point to a runway or a path, broad or narrow, according to the desired direction; one can see them as drapes providing shade or light, through which one can look outside and inside the house simultaneously; some of the painted cloth becomes imaginary landscape, including mountains, hills, valleys and water currents, in which unknown and impossible paths are woven.

Klein's preoccupation with fabrics and cloth, which are also used to cover one's body, raise a discussion that relates to a prominent feature of the entire exhibition: the absence of a body. And indeed, almost all the works do not mention the presence of a body - except for miniature images sailing the sea in Ishay's photographs, next to an image of a shoe treading on a lit path in one of Buganim's photographs, or a dog's head on a background of a nightly scenery in Naveh's paintings. Despite the absence of body imagery in the exhibition, the principal of movement is present in all the artists' works. All five artists created roads, passageways and paths, raising a discussion on matters of transience, serendipity, and change. Through them they created their story, which constitutes a small piece of the world, as an attempt to capture a slippery space before it disappears, as Georges Perec (1974) writes: "Space melts like sand running through ones fingers. Time bears it away and leaves me only shapeless shreds: To write: to try meticulously to retain something, to cause something to survive, to wrest a few precise scraps from the void as it grows, to leave somewhere a furrow, a trace, a mark or a few signs.3



איתן בוגנים, השנים המוקדמות #4, 2009, צילום, 72x70 ס"מ EITAN BUGANIM, THE EARLY YEARS #4, PHOTOGRAPH, 72x72 cm

<sup>1</sup> Perec, Georges. Espèces d'espaces (1974).

<sup>2</sup> Baudrillard, Jean. America (1986).

<sup>3</sup> Perec, Georges. Espèces d'espaces (1974).

Waiting to catch a flight, on an airport bench somewhere at another end of space, I watched countless people moving, some coming and some going, and others who pause here and there and wonder: where should they go from here? In these pauses there are inner conflicts, and choices are made that influence events that take place under certain circumstances in time. The flow of events, by nature, is finite and unchangeable. The irreversible nature of time is expressed in events called "early" and "late", that constitute a one-way chain of cause and effect. One might say that cause and effect is only an explanation by which we interpret world events. Among several options, the specific realization of a sequence of events along a time line is what we perceive as "fate". In this sense, we create the existential meaning of our life, and seek to act out of choice. Thus, he or we move through the time line in ever-changing spaces.

Thus, while I am sitting on the bench in the airport lounge wondering about time and space and the constant movement within them, the idea for this exhibition was born. Looking at **Orit Ishay's** photographs-including airplane runways, skies and sea horizons - led to the inclusion of four other artists: **Aya Eliav, Eitan Buganim, Hanna Naveh and Gabriella Klein**. These artists deal with the subjects of travel and roads, creating a space that might be real but might also be fictional or utopian, each experiencing a variety of inquiries and unique ideas throughout his or her own private voyage.

Orit Ishay's photographs relate to passages and roads, in sea or on land, during points in time when the artist feels that she is trapped in some type of capsule - such as planes, airports and airport lounges. According to Ishay, these places, which were meant to enable movement within concrete geographical spaces, are paradoxically detached from reality. They are always lit with a cold florescent light, and therefore it is difficult for someone inside them to distinguish between day and night,

between summer and winter, and between rainy and sunny weather. These spaces are characterized by a visual distortion and a type of estrangement is created within them. The smells too - of pungent perfumes mixed with human perspiration - contribute to the chaotic and overcrowded atmosphere in these spaces.

The level of anxiety increases when one boards the plane, which is as the artist describes it - a sealed and stifling capsule, into which air is introduced by air-conditioners without there being an option to introduce fresh air. To this are added the smells of food and gasoline. Alongside the physical discomfort there is fear of an aerial accident and crash. Sometimes one feels a certain calmness when one looks through the window after take-off: "It's a good thing the airplane has a window, through which one can look out onto the real world left outside", says Ishay. "Looking from the inside out enables one to ponder things that are near and far, about romance and nostalgia, about wounds and healing, about everything".

And indeed, Ishay's photographs relate the tension between feelings of calm and anxiety. Her imagery - for instance, a horizon of a calm sea, a single sail in the big ocean, runways that seem to be drawings purportedly signal a sense of calmness and peacefulness that are sometimes utopian. However, these are actually threatening situations that only seem beautiful and serene on the outside. Angst simmers below the surface, as a "lie of grace and vanity of beauty". The video work Line, for instance, in which there is a threatening playback, leaves no room for doubt that these are in fact stressful situations.

Imagery of travel and transportation are also hinted at in Aya Eliav's work. In her giant abstract paintings one can vaguely identify heavy marine vessels or airplanes, depicted in delicate sketches on a bright-colored or black background. In one work, a bow of a ship is sinking in a dark background, as if sinking into an opening chasm about to devour

all of its surroundings. In another work there is an image of what is either a ship's bow or a whale, about to be swallowed by the sea depths. In Eliav's works, one sees illusive imagery, and underneath the surface one can see movement or motion, indicating a perpetual occupation with the paving of a way, with a journey towards the impossible.

With her skilled hands, Eliav sketches aircrafts, some of which seem to be playful airplanes reminiscent of a child's toy, and some look like airplanes that were crushed and crumpled due to an accident. The soaring of these objects and their crash into the abyss are not separate from one another, and their combination gives the works power and monumentality. Many of Eliav's plane sketches resemble a giant bird its wings spread out and its eyes open wide. In mythology and in art, birds symbolize freedom, flight, journey and travel, and they represent man's passion to float and wander. In the book The Wind-up Bird Chronicle by Japanese author Haruki Murakami we meet a bird that cannot fly, as a metaphor for the human condition and as a symbol for vulnerability. So seem Eliav's planes - as an injured and crying bird.

Quite differently than Eliav's paintings, Eitan Buganim's photographs are mostly realistic and have similar characteristics to Orit Ishay's enticing photographs. According to Buganim, these works focus on the conflict between the way and the final destination, and within them one can see the tension between the yearning for the fantastic, the mythical and the fictitious - and the sober recognition of a threatening reality. And indeed, one can easily detect these tensions in his works. In one of the photographs we see ships aligned and laid down one next to the other in a disorganized fashion on a background of blue sea. In fact, these are stationary ships that block the sea space. Together, the ships create an accurate square, in the center of which one can see the face of a man covered by a mask. This strange arrangement creates a total deformation of reality.

In another of Buganim's works, we see a giant whale in a diving position. Its huge tail stands erect in the center of the photograph and around it float tiny fish that are about to be swallowed by it. In another work we see a black steam boat with a smoking chimney, and next to it - in magnificent transparency - we find a whale half submerged in water. Only its tail stands out next to a black chimney - two phallic objects moving in different directions. Eliav's works also feature imagery of what could be either a ship or a whale, and it seems that both artists feature this image in order to convey an ambiance of threat, disappearance and finality. In this context, it should be stated that in the bible, the whale is portrayed as a symbol of great power, and that in Christianity it has become a metaphor for evil and powerful satanic forces. Orit Ishay also features a sculptural object that is either a whale or a dolphin - an image that contains elements of good and bad. The object is stuck on a wall, without the ability to cross it, and symbolizes a state of fixation and captivity.

The poetic oil paintings of Hanna Naveh seem like a natural continuation of her previous paintings. She does not sail a ship or fly in the sky, but rather clings to the ground close to her. Her works depict night views, containing lit pathways next to dark trees and houses. It seems as if she lights the surface with a pale yet immanent light, enabling a person to walk on it. During the work process the landscapes lose their significance and the pathways and roads with their markings become the focal point. Naveh's melancholy paintings are clearly related to Ishay's photographs, bustling with a sense of dread and threat beneath the surface. The crosswalks, the paths, and the roads in her works are reminiscent of Ishay's marked runways. When she refers to her travels in these night roads, Naveh says: "roads are points on a line that go from yearning to expectation, what has already passed and what is no more. To draw a road is to try and freeze a moment in constant flux and affix





Municipality of Rehovot

Dept. of Education, Culture, Youth &Sport



Rehovot Foundation



Supported by

Ministry of Culture & Sport



o cover the world, to cross it in every direction, will only ever be to know a few square meters of it, a few acres, tiny incursions into disembodied vestiges, small, incidental excitements, improbable quests congealed in a mawkish haze a few details of which will remain in our memory: out beyond the railway stations and the roads, and the gleaming runways of airports, and the narrow strips of land illuminated for a brief moment [...] And with these the sense of the world's concreteness, irreducible, immediate, tangible, of something clear and closer to us [...] not as the illusion of a conquest, but as the rediscovery of a meaning, the perceiving that the earth is a form of writing, (a geography of which we had forgotten that we ourselves are the authors)."1

With these lines, the French author Georges Perec (1974) describes multiplying space<mark>s, dividing and</mark> taking on different forms. He relates to different types of spaces and sees life as a transition from one space to another. In these transitions, we make choices and decisions that cause us to mentally cross the boundaries of the known and bring about fresh new reflections regarding life and the environment. In this transition the minute details of everything the eye can see are taken down, the

nature of the spaces' components is deciphered, and people are being observed: where do they come from, where they are going, who and what they are? These questions and meditations go on to the point where one feels that space becomes unlikely, and there is a complete estrangement from the familiar surroundings.

Jean Baudrillard, in his book America (1986), also relates to movement in space, that changes consciousness and becomes an endless journey: "[...] in this quest only one question is asked: what point can one reach wh<mark>en de</mark>stroying meaning, what point can one reach within the desert-like shape that has no reference, without falling apart [...] and the pivotal moment is the brutal understanding that the journey has no end, that there is no reason for it to end. Beyond a certain point, the movement itself is what changes. The movement, passing through space out of its own free will, changes into an absorption by space itself - the end of resistance, the end of the personal scene of the journey". <sup>2</sup>Baudrillard's voyage through deserts and big cities in America leads to penetrating insights regarding the state of the modern man and the state of modernity.



AYA ELIAV • EITAN BUGANIM • ORIT ISHAY • HANNA NAVEH • GABRIELLA KLEIN